Volume 01

Yirewdd

Y Cace

"Dari kekusutan ...
menuju perjumpaan

dengan Allah."

Yohanes Marella
Elsha Graciana P S



Daftar Isi

Daftar ISte..ouiiiiiiiiiiciiicic i
PROLOG ...ccoviiiiiiiiiiieiticecr s 1
Benang yang Menopang Kehidupan ........coceeveeiiiiinniennnne. 3
Benang di Sepanjang Sejarah Umat Allah.........ccooiviiiinnn 4
Benang dalam Kisah Kami ........cccoooiiiiiiiiiiiii. 6
Ruang untuk Setiap Musim........cccoveviiiiiiiiniiiiiiiiiiiii, 8
Mengapa Kami Menulis Buku Ini ..o 8
Benang Kecil dalam Rajutan-Nya .......ccccooceeiviiiiiiiiiiinncnnn. 11
1 Suara dalam Hening.........cocoeviiriiiiiiiiiiiiiciieneececeeeeee 15
“Diamlah”....cocoiiiiiiiiiii 16
Konteks Mazmur 46: Diam di Tengah Badai .........cccccuenie. 17
Silent Providence — Allah yang Beketja dalam Diam .......... 19
Menemukan Damai di Tempat yang Tak Terduga................ 19
Doa Penutup.....cccoeviiviiiiiiiiiiiiiiiiii 20

2 Pelarian yang Tak Pernah Usai.....cccocceeveiniiniiniiniiencnnenne 22
Tuhan yang Tak Lelah Mengejar........ccoccooviiviiiniiniinninnnns 23
Ketika Lagu Menjadi Doa........cccociiiiiiiiniiniiiiiiii, 24
Iman yang Bertahan di Tengah Diam......c.cccoccoeviiiiininnninn. 25



Kasih yang Tidak Memaksa, Tapi Menunggu...........c.ccu.... 26

Pelarian yang Berakhir di Pelukan.........ccocevvveniinniniinnnene 27
Doa Penutup......covcviiiiiiiiiiiiiiiiiiici 27

3 Pelarian yang Tak Pernah Usai.......ccccooviriiniiiniinniiiiinnnn. 28
Puisi tentang Hilangnya Hadirat Allah .......ccccocveeiieniennnee. 28

4 Ketika Tak Ada Lagi Tempat Betlindung........cccceeveeerenenee. 35
Ketika Keheningan Menjadi Tempat Petjumpaan................. 36
Kasih yang Tidak Memihak Tapi Memulihkan..................... 37
Benang Anugerah yang Menenun Ulang Rasa Malu ............. 38
Ketika Anugerah Menyapa Tanpa Kata .........cccoeceeeiennnn 38
Kisah di Balik Nama yang Tidak Disebut...........cccccecveneenen 41
Kehidupan yang Tidak Direncanakan, Tapi Dipakai ............ 42
Allah yang Menyembunyikan Difi........cccoeviiiiiiiiniiniinnn, 43
Ketika Luka Menjadi Benang yang Ditenun Kembali........... 44
Anugerah yang Tidak Terlihat, Tapi Nyata.......ccccoovveveniinnene 45
Firman yang Terasa Jauh di Tengah Pelayanan..................... 47
Ketika Firman Menemukan Celah di Hati yang Retak.......... 48
Firman yang Membuka, Bukan Sekadar Mengajar ................ 48
Firman yang Kembali Merapuh ........ccccoooiviiniinnininnnnn. 50
Benang yang Menyambung Antara Luka dan Iman.............. 50
Ditemukan di Tengah Kekalahan .........coccooiiiiiinin. 53



Kasih yang Menemukan, Bukan Ditemukan ..............c..o... 54

Ketika Lagu Menjadi Doa......cocveeceieiieniininiciiicieneenee 54
Ketika Hidup Menjadi Lagu Itu Sendifi .......ccooovviniiinnnnnns 55
Yesus Menemukankun........ccocvvviiiiiiiiiiiiiiie 55
Refleksi Penutup Jilid I — Benang yang Dijumpai........ccceeuneee. 58

i\



PROLOG

adat. Cepat. Melelahkan. Begitulah rasanya hari-hari kami
di Jakarta. Kota yang tak pernah benar-benar tidur,
dengan jutaan manusia berlomba dalam gelombang
rutinitas dan impian. Setiap pagi menyambut kami dengan riuh
suara kendaraan: klakson bersahutan, derum mesin menembus
celah-celah perumahan. Sulit sekali menemukan hening, bahkan

sebelum mata benar-benar terbuka.

Ponsel kami mulai berbicara sendiri. Notifikasi mengalir
deras: pesan dari rekan pelayanan, pengingat jadwal rapat, janji
besuk, telepon keluarga. Belum lagi deretan pesan Whatsapp yang
menanti balasan—pertanyaan, harapan, kadang keluhan. Ada
hari-hari ketika bangun tidur rasa cemas sudah mendahului,
kepala penuh #-do /ist. Hidup jadi daftar panjang agenda yang
harus dicentang satu per satu.

Sesekali kami tertawa sendiri melihat keadaan ini. Apa yang
awalnya memberi semangat, perlahan berubah menjadi rutinitas
yang menguras tenaga. Minggu bertemu minggu, bulan bertemu
bulan. Natal berganti dengan sibuknya Jumat Agung, Paskah, lalu
peneguhan pengurus gereja, penyusunan program tahun depan.
Waktu memang tak pernah menunggu kita untuk sekadar menarik

nafas.

Di antara keriuhan itu, sering kali kami bertanya dalam hati—
apakah ini semua sungguh kehidupan yang dimaksud Tuhan? Di

1



balik fo-do /ist, pencapaian, relasi yang dipupuk dengan susah
payah, ada ruang kosong yang perlahan membesar. Lebih dari
letih fisik, ini adalah keletihan jiwa. Tanpa sadar, segala kesibukan
yang dijalani telah menarik kami menjauh dari kehidupan spiritual
yang sehat. Tak jarang kami merenungkan hal ini sambil menatap
langit Jakatta yang abu-abu. Di tengah gegap gempita metropolis,

rasa sunyi justru terasa paling menusuk.

Suatu sore, di sebuah kafe kecil di daerah Senen, kami
akhirnya memutuskan untuk duduk bersama, sekadar rehat. Di
meja bundar sederhana, disuguhkan cissant dan kopi hangat,
dilengkapi obrolan ringan tentang makanan dan pelayanan. Tapi
bahkan di tengah tawa dan cerita, keheningan lagi-lagi datang
menghampiri. Bukan karena suasana kafe yang sepi, melainkan
karena kesadaran akan begitu cepatnya waktu berlalu—Dbetapa
rapuh usaha kami menjadikan hidup terasa “baik,” “tertata,” dan

“sempurna.”

Seberapa sering hidup ini kita jalani hanya sebagai
serangkaian agenda dan pencapaian? Rasanya seperti perlombaan
tanpa garis akhir: prestasi, penghargaan, relasi ideal, keluarga yang
harmonis. Belum selesai satu, sudah harus mengejar yang lain.
Namun di balik semua itu, mudah sekali semuanya tetkoyak—
seandainya saja ada satu sakit hati, satu kegagalan, satu kehilangan,
maka semua agenda bisa berhamburan. Di saat seperti itu, kami
diingatkan dengan lembut: mungkin hidup yang Tuhan maksud
bukan tentang berapa banyak yang dapat kami raih atau kuasai,

melainkan seberapa dalam kami memahami dan mengalami



bahwa ada sesuatu yang jauh lebih besar, yang bekerja diam-diam
di balik layar.

Hidup ini, kami sadari, tak pernah sepenuhnya ada di tangan
kami.

Benang yang Menopang Kehidupan

Perenungan itu membawa kami pada satu gambaran yang
mengubah cara memandang kehidupan. Bagaimana jika di balik
semua kesibukan itu ada keterhubungan yang sedang dirajut oleh
Sang Pemilik Kehidupan? Kami pernah membaca tentang sebuah
rahasia alam—uycelium. Dari atas, yang kita lihat hanya
pepohonan menjulang, dedaunan lebat, dan sinar matahari
menerobos celah-celah ranting. Namun di bawah tanah,
tersembunyi  jaringan  halus  benang  jamwur,  mycelinm,
menghubungkan akar-akar pohon dengan kehidupan yang tiada
henti. Benang itu hampir tak pernah terlihat, tapi tanpanya, hutan
akan kehilangan daya hidupnya.!

Mycelium mengurai guguran daun dan ranting, mengubah
sesuatu yang mati menjadi nutrisi segar bagi pohon-pohon muda.
Ia menyalurkan air dan mineral ke akar pohon lemah yang tidak
mampu menembus tanah sendiri. Ia menciptakan komunikasi

antar-pohon melalui sinyal kimia—memperingatkan saat bahaya

'Gorzelak, M. A., Asay, A. K, Pickles, B. J., & Simard, S. W. (2015). Inter-plant
communication through mycorrhizal networks mediates complex adaptive behaviour in
plant communities. .4oB PLLANTS, 7, plv050. https://doi.org/10.1093/aobpla/plv050

3



datang, berbagi sumber daya, melindungi yang rapuh dari
ancaman luar. Bahkan ketika satu pohon tumbang, jaringan
benang itu memastikan sisa-sisa hidupnya terus memberi

kehidupan baru.

Sungguh menakjubkan. Hutan yang terlihat megah dan hidup
di permukaan, sesungguhnya bergantung pada benang-benang
kecil yang tersembunyi jauh di dalam tanah. Tanpa mycelinm, tak
ada kehidupan yang bertahan lama. Kehidupan yang bertahan
adalah kehidupan yang punya benang penghubung—
meski tidak kasatmata.

Begitu juga hidup kami. Dari luar orang melihat “pohon-
pohon” besar: pernikahan, pekerjaan, pelayanan, impian. Kami
pun rentan terjebak menyebutkan capaian-capaian itu sebagai
pusat hidup. Tapi sesungguhnya, ada sesuatu yang jauh lebih
dalam dan tersembunyi, yang menopang setiap langkah:

benang-benang anugerah.

Benang di Sepanjang Sejarah Umat Allah

Saat kami merenungkan segala kepenatan dan keletihan
hidup, benang-benang itu muncul makin jelas dalam kisah iman.
Alkitab penuh dengan pola tenunan ilahi—benang yang jarang
terang-terangan, tapi beketja tanpa henti di balik kehidupan umat

manusia.

Di Eden, kisah dimulai dengan benang yang sangat indah:

Allah yang berjalan bersama manusia, keintiman yang penuh dan

4



tanpa sekat. Namun benang itu terputus ketika manusia memilih
jalan sendiri, ketika mereka ingin “menguasai” hidup tanpa
bergantung kepada Sang Pencipta. Hening setelah kejatuhan
bukan sekadar karena kehilangan taman, tetapi karena kehilangan
Allah yang hadir secara nyata. Sejak saat itu, manusia hidup
dengan kerinduan akan hadirat yang telah hilang—sebuah
kehampaan yang tidak bisa diisi dengan apa pun, kecuali benang
ilahi. Ini senada dengan perkataan terkenal Agustinus dari Hippo

yang berbunyi, “Owr heart is restless until it finds its rest in Thee.”

Namun, Allah tidak menyerah. Dalam perjalanan panjang
bangsa Israel, Ia berkali-kali menegaskan: “AKU akan diam di
tengah-tengah mereka.” Tabernakel dibangun, tiang awan dan
api menjadi tanda Allah yang memilih hadir di tengah pergumulan
umat-Nya—bukan hanya di langit yang jauh, tetapi di tengah
tenda yang rapuh di padang gurun. Kehadiran-Nya terbatas oleh
tirai dan ritual, namun itu adalah jejak benang anugerah yang tetap

menenun pengharapan dengan setia.

Lalu benang itu semakin nyata saat kediaman-Nya itu
menjelma jadi daging. Yesus hadir sebagai Immanuel—Allah
bersama kita (Yoh. 1:14 AMPC2, “And the Word became flesh and
tabernacled among us”). la tidak tinggal dalam kemegahan bait
Allah, tetapi berjalan di debu jalan Galilea. Ia makan bersama
pendosa, menangis bersama yang berduka, bertanya dan

menyembuhkan, mendampingi murid-murid yang bingung dan

2AMPC: Amplified Bible, Classic Edition. https:/ /www.bible.com/id/versions/8-ampc-
amplified-bible-classic-edition.

5



takut. Hadirat Allah kini bukan sekadar simbol atau ritual,
melainkan hadir dengan wajah dan suara nyata. Dalam segala luka
dan kehilangan, la menenun anugerah baru: benang yang

mempertemukan surga dan bumi.

Dan ketika Yesus naik ke surga, benang itu tidak hilang. Roh
Kudus turun, menetap di hati umat-Nya, menjadi kekuatan dan
penghiburan yang tak pernah absen. Kita pun menjadi bait-Nya
sendiri, tempat Allah berdiam dan bekerja—bukan karena
kehebatan doktrin atau program gereja, melainkan karena benang

anugerah yang menenun setiap musim hidup.

Kelak, di Yerusalem Baru, benang itu mencapai simpul
terakhir: Allah tinggal bersama umat-Nya selamanya. Tidak ada
lagi sekat, tidak ada lagi tirai. Itu benang janji Allah yang menjalin

segala penantian dan air mata menjadi sukacita abadi.

Sepanjang sejarah iman, benang ilahi itu tidak pernah lurus
tanpa gangguan. Kadang tampak sangat kusut, kadang seolah
hilang dari pandangan. Tapi, Sang Penenun tidak pernah absen,
dan benang kasih-Nya selalu bekerja diam-diam, menenun

kembali setiap bagian kehidupan.

Benang dalam Kisah Kami

Berkaca terhadap benang anugerah di dalam Alkitab, kami
juga menemukan potongan-potongan benang itu dalam hidup
kami sendiri. Ada benang kusut—doa yang belum dijawab,

kegagalan memalukan, luka yang membuat kami ingin menyerah.

6



Itulah masa-masa ketika pelayanan terasa sia-sia, ketika relasi
membebani diri, ketika rencana gagal total. Meskipun demikian,
selalu ada benang anugerah yang menopang—sapaan sahabat di
waktu yang paling dibutuhkan, ayat Alkitab yang datang seperti
bisikan, senyum orang tua dan orang-orang terdekat yang tetap

mendukung meski kami belum benar-benar mengerti jalan hidup.

Di hari-hari sunyi, benang itu muncul lewat sentuhan tangan
seseorang; di tengah kekecewaan dan sakit hati, benang itu datang
dalam satu kata pengampunan. Di masa-masa penuh tawa,
benang itu menambatkan sukacita agar tidak terbang pergi ketika

musim berganti.

Semua potongan benang itu, perlahan kami sadari, dirangkai
oleh tangan Sang Penenun. Hidup ini bukan kisah dua insan yang
saling jatuh cinta saja, melainkan kisah tentang Allah yang setia
bekerja bahkan melalui hal-hal kecil yang tidak kami pahami.
Pernikahan ini bukan titik akhir—melainkan simpul baru dalam
tenunan yang lebih besar. Ada musim yang penuh kegagalan, ada
musim kesuksesan, tetapi semua musim tetap ditenun Sang

Penenun dengan sabar dan penuh kasih.

Terkadang tenunan itu belum tampak indah di mata sendiri.
Kami pun sering bertanya, “Mengapa benang yang kami dapat
begitu kusut? Mengapa luka dan kegagalan harus dialamir”
Namun kami diingatkan: Sang Penenun tidak pernah absen.
Benang itu bekerja dalam diam, menyatukan potongan-potongan
hidup menjadi pola yang lebih besar dari yang mampu kami
bayangkan.



Ruang untuk Setiap Musim

Kami percaya, setiap manusia hidup dengan benang-benang
anugerah. Mungkin Anda sedang berada di musim penuh tawa—
bersama keluarga, dengan prestasi kerja, dalam relasi yang sehat.
Benang anugerah itu mungkin terasa berwarna cerah dan kuat.
Namun barangkali Anda juga sedang ada di musim yang penuh
luka—tengah berduka kehilangan, bergumul dengan kegagalan,
atau merasa terjebak dalam rutinitas yang membosankan. Benang

anugerah pasti ada di sana, meski kadang tampak kusut atau tipis.

Ada musim ketika kita dipakai untuk menjadi benang bagi
orang lain—sekadar menyapa, mendengar keluhan, atau
mengulurkan tangan. Ada musim ketika kita hanya bisa
bergantung pada benang dari tangan Tuhan, saat tenaga sendiri

sudah habis dan doa terasa kering.

Tak satu pun dari benang-benang itu terbuang sia-sia. Tuhan
menenun dengan sabar. Ia tidak hanya menggunakan benang
yang kuat dan indah, melainkan juga benang yang tipis, kusut, dan
sering kali tak dianggap penting oleh dunia. Ia menyatukan semua
benang dengan pola kasih dan pengharapan.

Mengapa Kami Menulis Buku Ini

Kami menulis bukan karena hidup kami sempurna. Justru

sebaliknya:

pengalaman kegagalan, kekecewaan, dan doa-doa

yang belum dijawab membuat kami lebih sadar bahwa Sang

8



Penenun tidak pernah absen. Di tengah kerapuhan itulah kami
menemukan damai: Damai yang tidak selalu terasa ada, tapi tetap

menjaga dan menopang.

Buku ini adalah undangan. Bukan sekadar kisah dua insan,
tetapi ajakan untuk berhenti sejenak dan menarik napas.
Renungkan tenunan hidup Anda: di mana pun Anda berada,
benang-benang anugerah Tuhan sedang bekerja—menenun,
menopang, dan menyatukan. Kami berdoa agar setiap halaman
membawa pengharapan baru, membuat Anda berani berkata,

“Ya, hidupku pun ditenun oleh threads of grace.”

Mungkin benang hidup Anda kini penuh luka dan penantian,
Mungkin juga benang sukacita dan kemenangan. Namun, dalam
segala hal, Sang Penenun tetap bekerja. Ia tidak pernah lelah
menjalin setiap benang; Kadang benang itu tampak samar, kadang

jelas, kadang terselip di antara kerut kehidupan.

Namun, ada satu hal pasti: la tidak pernah absen. Ia setia
memelihara hingga setiap tenunan hidup kita menemukan
maknanya. Dalam keheningan, dalam kegaduhan, dalam tawa,
dan dalam tangisan—benang-benang anugerah itu tetap ada.
Kadang tersembunyi jauh di dalam tanah hati, kadang menjulang

tinggi di permukaan, namun selalu menopang kehidupan.

Bersama-sama, mari kita berhenti sejenak. Perhatikan
tenunan hidup Anda. Lihat kembali benang-benang anugerah
yang diam-diam menopang dan menenun kisah Anda. Kami

menulis dengan harapan sederhana: Agar ketika Anda menutup

9



jilid pertama ini, Anda ikut melihat pola kasih Allah yang sedang
Ia rajut di hidup Anda—meski belum selesai, meski masih penuh

simpul yang harus Ia luruskan.

“The thread may be unseen, but the Weaver is never absent.”

10



Benang Kecil dalam Rajutan-Nya

Aku, benang paling sunyi dalam rajutan-Nya;
tak pernah terbentang megah.

Aku merayap perlahan,

di bawah riuh kesibukan dunia,

di balik retak harapan dan patahnya rencana.

Aku, benang kecil dalam rajutan-Nya,
mengarungi celah yang terlupakan,
terikat duka dan riang gempita

dalam pola yang tak pernah sepenuhnya kumengerti.

Di pagi yang terburu itu,
aku mengencangkan jari-jari-Nya,
menyambung pesan-pesan yang tercecer,

menambal lubang rindu yang tak sempat terisi.

Di malam yang panjang,

aku menjahit kesepian menjadi selimut doa,

menutup sobekan kecil yang nyaris tak terlihat.
Kadang aku ingin menyingkap seluruh rajutan-Nya,
tahu arah dan akhir untaian hidupku.
Namun Sang Penenun merajut dalam diam,

dengan warna yang bukan pilihanku.

11



Ia menautkanku—si benang rapuh—dengan benang
kekuatan,

benang ratapan dengan benang syukur,

benang kegagalan dengan benang harapan.

Ia merajut tanpa terburu waktu,
mengulang, mengurai, menambah helai,
hingga aku pelan-pelan terasa utuh,
walau masih penuh kerutan dan simpul,

belum selesai.

Di penghujung hari, aku belajar percaya pada tangan-Nya,
bahwa kerapuhanku adalah tekstur keindahan rajutan-Nya,
dan pola hidupku yang belum jelas

adalah karya Sang Penenun,

yang tak pernah lelah

menyulamku menjadi bagian dari Kisah Agung-Nya.

12



Bagian I

BENANG YANG KUSUT

da masa ketika hidup terasa seperti gulungan benang
yang terjatuh ke lantai — berantakan, terurai, dan sulit
digulung kembali. Kami mencoba memungutnya
perlahan, tapi setiap kali disentuh, simpulnya justru semakin
rapat. Di titik itulah kami belajar bahwa tidak semua hal bisa

diselesaikan dengan kekuatan tangan sendiri.

Kadang yang kita butuhkan bukan jawaban, melainkan
keheningan. Bukan langkah baru, melainkan keberanian untuk
diam dan menatap benang yang kusut itu tanpa segera menilainya.
Kami teringat bahwa di awal segala sesuatu, Tuhan menciptakan
dari kekacauan: “Bumi belum berbentuk dan kosong, gelap gulita
menutupi samudra raya”—dan dari sana Roh Allah melayang-

layang.

Sejak awal, Allah tidak takut pada kekusutan. Ia justru
bekerja di dalamnya. Demikian pula dalam hidup kami. Ada
saat ketika suara Tuhan seakan lenyap di tengah kebisingan ambisi
dan perbandingan diri. Ada hari di mana kami merasa tersesat di
jalan yang kami buat sendiri. Namun perlahan kami sadar—
bahkan di tengah kabut yang pekat, anugerah-Nya tidak pernah

berhenti menenun.

13



Bagian ini adalah perjalanan kami di dalam kabut itu: tentang
keheningan yang menegur, pelarian yang melelahkan, dan
kehilangan hadirat yang memunculkan rindu. Kami menulisnya
bukan untuk memberi resep, tapi untuk merenungkan bahwa
Tuhan masih bekerja, bahkan ketika pola hidup kita belum
terbentuk.

Benang yang kusut tidak perlu segera dirapikan;
cukup diserabkan kepada Tangan yang tabu cara

menenunnya menjadi karya yang indah.

14



1
Suara dalam Hening

ari-hari di Seminari Alkitab Asia Tenggara selalu
dimulai lebih awal dari sinar matahari. Pukul lima pagi,
lonceng kecil di asrama berbunyi—bukan keras, tapi
cukup untuk mengguncang kantuk yang masih melekat. Kami
bangun, mengenakan pakaian sederhana, dan menuju berbagai
spot untuk kerja bakti: menyapu daun yang jatuh semalam,
mencuci bak cuci piring beserta filternya, menata kembali kursi

kapel yang nanti akan digunakan untuk kapel pagi.

Pagi di seminari punya aroma khas: campuran tanah basah,
kopi hitam, dan buku teologi yang belum sempat diselesaikan.
Hari-hari itu selalu panjang — kelas demi kelas, diskusi teologis
yang menggugah, tawa dan canda di bookstore (kantin sederhana
kala itu), lalu malam yang berakhir dengan self-study di
perpustakaan sampai pukul sepuluh. Lampu-lampu serta bilik-
bilik baca di antara rak buku seolah menjadi saksi bisu dari doa-

doa yang tak terucap.

Awalnya semua terasa menggairahkan. Ada semangat
pelayanan yang membara, rasa panggilan yang begitu jelas. Tapi
petlahan, rutinitas itu berubah menjadi pengulangan yang
melelahkan. Apalagi untuk kami yang saat itu berada di tingkat
empat. Bukan karena panggilan memudar, tapi karena jiwa yang

diam-diam kehabisan daya.

15



Ada malam-malam ketika aku terbaring terjaga, bukan
karena tugas belum selesai, tapi karena pikiran tak mau berhenti
bekerja. Kecemasan itu tak selalu berisik—kadang hanya seperti
dengung listrik yang konstan: kecil, tapi terus-menerus ada. Dan
di tengah kebisingan itulah, Tuhan terasa jauh.

Kami berbicara tentang-Nya setiap hari, menulis makalah

tentang kasih karunia-Nya, bernyanyi tentang kesetiaan-Nya

tetapi semakin sering nama itu diucap, semakin samar kehadiran-
Nya terasa di hati. Kami berdua mulai merasa bahwa yang kosong

bukan waktu devosi kami, melainkan jiwa kami sendiri.

“Diamlah”—Perintah yang Menakutkan sekaligus
Menyembuhkan

Ketika bidang kerohanian mahasiswa mengumumkan
kegiatan Alone with God untuk seluruh civitas akademika,
sebagian dari kami menyambutnya dengan antusias. Sebagian lagi
—termasuk aku—dengan kelelahan. “Apa bedanya ini dengan
saat teduhr” pikirku. Tapi karena semua wajib ikut, kami pun
berangkat.

Sore itu, ruang kapel dihiasi dengan banyak lilin, membentuk
tanda salib di tengah ruangan. Hanya dengan lagu sederhana yang
diiringi piano, tak ada gegap gempita pujian bersama. Hanya
instruksi sederhana: “Datanglah seorang diri, ambillah secarik
kertas yang tersimpan di dekat salib itu, lalu cari tempat yang sunyi

untuk berdoa.”

16



Awalnya aku gelisah. Aku mencoba berdoa, tapi kata-kata
terasa kosong. Aku membaca Mazmur pada secarik kertas itu, tapi
pikiranku melayang. Sampai akhirnya aku berhenti. Hanya duduk
diam. Memandang tangga yang sepi dibalut lampu remang-

remang. Dan perlahan, sesuatu di dalamku melunak.

Ayat itu terdengar lantang di dalam pikiran yang sedang
penuh bimbang:

“Diamilah dan ketabuilah, babwa Akulah Allah.”
Mazmur 46:10

Bukan perintah “lakukan lebih banyak.” Bukan “benahi dirimu.”
Bukan pula “buktikan kesetiaanmu.” Tuhan hanya berkata:
diamlah.

Dan di situlah aku mengerti—perintah itu menakutkan,
karena keheningan memaksa kita menghadapi suara-suara yang
selama ini kita tutupi dengan kesibukan: ketakutan, perbandingan,
rasa tidak cukup. Tapi justru di tempat itulah penyembuhan
dimulai. Karena di saat semua suara lain mereda, yang tersisa

hanyalah satu suara: suara-Nya.

Konteks Mazmur 46: Diam di Tengah Badai

Mazmur 46 bukanlah nyanyian tentang ketenangan yang
tenang. Itu adalah mazmur perang. Bangsa-bangsa bergemuruh,
kerajaan-kerajaan runtuh, bumi berguncang—dan di tengah

semua itu, suara Tuhan terdengar bukan lewat guntur, melainkan

17



lewat keheningan. Pemazmur bani Korah menulisnya ketika

Yerusalem berada di ambang kehancuran.3

Dunia sedang runtuh, tetapi Allah berkata: “Diamlah.”
Medan perang yang sesungguhnya bukan di luar sana, melainkan
di dalam hati manusia yang gelisah. “Allah itu bagi kita tempat
petlindungan dan kekuatan, sebagai penolong dalam
kesesakan yang sangat terbukti.” (Mzm. 46:2)

Kata tempat perlindungan menggambarkan benteng yang
tak tertembus.* Kata kekuatan menunjukkan daya tahan batin
yang melampaui batas manusia. Dan penolong yang terbukti
menandakan Allah yang setia bukan hanya di masa damai, tetapi
justru di tengah krisis. Di tengah kebisingan dunia dan
kebingungan batin, Tuhan memanggil kita untuk melakukan hal
yang paling berlawanan dengan naluri manusia: berhenti. Tidak

menyerah, tapi percaya.

SJurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen, PASCA: “Tinjuan
Teologi ‘Allah Kota Benteng’ Dalam Mazmur 46:1-12.” Jurnal PASCA
15, no. 2 (2019): 15-21. doi:10.46494/PSC.V1512.53.

“Desti. “Tinjuan Teologi ‘Allah Kota Benteng’ Dalam Mazmur 46:1-12:
Array”. PASCA : Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 15, no. 2
(November 29, 2019): 15-21. Accessed October 9, 2025.
https://journal.stbi.ac.id/index.php/PSC/article /view/53.

18



Silent Providence — Allah yang Bekerja dalam Diam

Hari-hari setelah Alone with God itu terasa berbeda. Kami
kembali pada rutinitas yang sama: kelas, pelayanan, perpustakaan.
Tapi ada sesuatu yang berubah — bukan di luar, tapi di dalam.
Keheningan itu menanamkan kesadaran baru: bahwa Allah tidak

harus selalu “terasa” untuk benar-benar hadir.

Aku mulai mengerti makna S#ent Providence—pemeliharaan
Allah dalam diam. Anugerah sering bekerja seperti benang
mycelimm di bawah tanah: tak terlihat, tapi menopang kehidupan
dari dalam. Yusuf mengalami itu di penjara; Elia di gua sunyi;
Maria di bilik kecil Nazaret. Allah beketja tanpa gembar-gembor,

tetapi hasilnya mengubah sejarah.

Begitu juga kami — di tengah jadwal yang padat dan rutinitas
yang kadang membosankan, Tuhan ternyata sedang menenun
sesuatu yang jauh lebih dalam daripada sekadar produktivitas:
karakter yang bertumbuh, iman yang matang, dan hati yang tahu

bagaimana diam.

Menemukan Damai di Tempat yang Tak Terduga

“Allah ada di dalammnya, kota itu tidak akan goncang; Allah akan
menolongnya menjelang pagi.”
Mazmur 46:6

19



“Menjelang pagi”—itulah waktu Allah. Tidak terlalu cepat,
tidak terlambat. Ia tidak datang di tengah malam ketika kita panik,
tetapi di ambang fajar ketika kita belajar tenang.

Kami mulai menemukan damai di tempat yang tidak kami
duga: di meja makan yang sederhana, di jalan menuju kelas, di
perpustakaan yang sepi. Damai bukan lagi sekadar perasaan,

tetapi kesadaran akan hadirat-Nya yang konstan.

Tuhan tidak pernah menjauh; hanya suara kami yang
terkadang terlalu keras. Dan ketika kami belajar diam, kami
menemukan bahwa suara-Nya tidak pernah hilang—hanya

tertutup oleh gema ambisi kami sendiri.

“Diamilah, dan ketahuilah, bahwa Akulah Allah.”

Di sana, di hening itu, benang anugerah mulai terlihat.

Doa Penutup

Tuhan yang hadir dalam keheningan,
ajarilah kami untuk diam—

bukan karena menyerah, tetapi karena percaya.

Ajarlah kami berhenti memaksakan arah,
dan izinkan Engkau menenun benang-benang hidup kami
dengan ritme kasth-Mu yang sempurna.

Ketika kami tidak mendengar suara-Mu,

20



ingatkan kami bahwa Engkau tetap beketja.
Dan ketika kami akhirnya belajar diam,

biarlah suara lembut-Mu kembali mengisi ruang hati kami.
Amin.

21



2
Pelarian yang Tak Pernah Usai

da masa di seminari ketika kami mulai merasa lelah
bukan karena banyaknya tugas, tetapi karena melihat
orang lain tampak begitu mudah berelasi. Ada teman
yang selalu ditemani oleh teman-temannya. ada yang mampu
bercakap-cakap tanpa kehilangan energi, ada pula yang setiap kali

muncul selalu membawa tawa.
Sedangkan kami?

Kami adalah orang-orang introvert yang cepat kehabisan
baterai sosial. Yang mencintai keheningan tapi kadang merasa
bersalah karena tidak seceria yang lain. Yang mudah tampak
tenang, tapi di dalam, jantung sering berdebar cepat hanya karena

harus berada di tengah banyak orang.

Di tempat yang seharusnya menjadi rumah bagi para calon
hamba Tuhan, kami justru sering merasa asing di antara
keramaian pelayanan. Kami berusaha hadir, tersenyum,
menolong, tapi setelah itu pulang ke kamar dan duduk lama dalam

diam—bukan karena marah, tapi karena lelah.
Dan perlahan, kelelahan itu berubah jadi perbandingan.
“Lihat mereka, begitu aktif. Aku kenapa tidak seperti itu?”

“Apakah ini tanda aku tidak cocok melayani?”

22



“Apakah Tuhan kecewa karena aku tidak sekuat orang lain?”

Pelarian tidak selalu berupa langkah kaki yang pergi
meninggalkan pelayanan. Kadang ia berupa pikiran yang terus-
menerus menilai diri sendiri. Kadang ia berupa penarikan diri
diam-diam dari percakapan, dari doa, dari keintiman dengan
Tuhan, dengan alasan ‘butuh waktu sendiri,” padahal sebenarnya

takut ditemukan.

Tuhan yang Tak Lelah Mengejar

Aku masih ingat satu ibadah gabungan di kapel seminari.
Hari itu aku datang dengan kepala penuh tapi hati kosong. Firman
Tuhan disampaikan oleh Rev. Aaron Chan, dan ia berbicara
tentang Yunus—nabi yang berlari dan marah. Kisahnya sudah
sering kudengar, tapi hari itu terasa berbeda. Mungkin karena aku

sedang berlari juga.

Yunus bukan hanya nabi yang keras kepala. Bukan karena ia
takut ke Niniwe. Ia tidak terima dengan jawaban Tuhan yang tidak
sejalan  dengan pikirannya. Ia adalah orang yang lelah

menanggung ekspektasi panggilannya sendiri.
Dan aku mengerti — aku pun sering seperti itu.

Aku tidak menolak Tuhan, aku hanya ingin berhenti
sebentar dati semua suara. Tapi Tuhan tidak membiarkanku lari
terlalu jauh. Ia tidak menegur dengan marah, tapi mengejar

dengan kasih yang pelan tapi pasti.

23



Yunus akhirnya berdoa bukan di puncak panggung
pelayanannya, melainkan di perut ikan, di ruang gelap yang ia

ciptakan sendiri. Dan di sanalah ia akhirnya jujur.

“Di dalam kesusabankn akn bersern kepada TUHLAN,
dan la menjawab akn.”
Yunus 2:3

Mungkin, memang di tempat-tempat seperti itulah doa yang
paling jujur lahir—bukan di ruang ibadah yang penuh musik, tapi
di tengah kekosongan hati akibat perasaan kalah dan malu karena

melarikan diri.

Ketika Lagu Menjadi Doa

Malam itu, setelah ibadah selesai, aku pulang ke kamar dan
memutar satu lagu lama dari MercyMe: Even If. Di awal, Bart

Millard bernyanyi pelan, suaranya bergetar:

They say sometimes you win some, sometines you lose some. .. And right now,
¢ / N > N £ f)
right now ' losing bad.

Aku tertegun sejenak. Lagu itu seperti doa yang diucapkan
dengan air mata yang kering. Sederhana, tapi jujur. Aku
mendengarkannya berulang-ulang, sampai lirik itu menembus
lapisan hati yang paling keras:

I know You're able and I know You can
Save through the fire with Y our mighty hand

24



But even if You don’t, nry hope is You alone.

Kalimat itu seperti napas baru di tengah pelarian. “Bahkan
jika Engkau tidak...”—kalimat yang tidak banyak diucapkan di
tengah teologi kemenangan modern, tapi justru menjadi inti dari

iman sejati.

Aku sadar, pelarian sering terjadi karena kita takut
menghadapi Allah yang diam. Kita ingin Tuhan segera
menenangkan badai, mengubah situasi, menjawab doa dengan
cepat. Tapi bagaimana jika Ia tidak? Apakah kasih-Nya berhenti
di situ? Ataukah justru di diam-Nya, kasih itu sedang

menumbuhkan kepercayaan yang lebih dalam?

Iman yang Bertahan di Tengah Diam

Bart Millard menulis Even If setelah melewati masa panjang
di mana anaknya menderita penyakit kronis. Ia berkata, “Aku tahu
Tuhan bisa menyembuhkan, tapi sekalipun Ia tidak
melakukannya, aku tetap akan percaya.” la terinspirasi dari kisah
Sadrakh, Mesakh, dan Abednego di Daniel 3:

“Allah kami sanggup melepaskan kami dari perapian yang menyala-nyala
itn, tetapi sekalipun tidak, kami tidak akan menyembalh allah lain.”

SExcerpt from “BEven If” (2017) by MercyMe. Written by Bart Millard, Fair Trade Services
/ Simpleville Music.

25



Itulah iman yang tidak bergantung pada hasil, melainkan
berakar pada hubungan. Dan aku mulai memahami: Kadang
pelarian bukan karena tidak percaya bahwa Tuhan sanggup,
melainkan karena takut menerima kenyataan bahwa Tuhan

mungkin memilih tidak segera bertindak.

Itu menakutkan—tapi juga membebaskan. Karena justru di
sanalah kita belajar mencintai Allah bukan karena hasil, melainkan

karena pribadi-Nya.

Kasih yang Tidak Memaksa, Tapi Menunggu

Suatu kamis, saat jam ATM (ajang tatap muka) berlangsung, saat
aku dan FElsha duduk di ruang makan yang sepi, kami sempat
berbincang. Singkatnya, aku merasa lelah. Saat itu Ia menatapku

tenang dan menjawab,

“Tuhan tidak memaksa kita berhenti betlari. Bersyukur
Tuhan sudah pimpin kita sampai di semester ini. Ayo berjalan

pelan-pelan. Dia hanya menunggu di ujung jalan.”

Kalimat itu sederhana, tapi menembus hati. Aku teringat kembali
lirik terakhir Even If:

“It is well with my soul. .. it is well.”

Bukan karena semuanya baik, tetapi karena hatiku akhirnya

menemukan rumah di tengah badai.

26



Pelarian yang Berakhir di Pelukan

Aku tidak lagi menganggap pelarian sebagai kegagalan iman.
Kadang itu hanyalah cara tubuh dan jiwa beristirahat dari
ekspektasi yang terlalu keras. Dan di sanalah Tuhan menemuiku:
bukan dengan kata-kata motivasi, tapi dengan kehadiran yang
diam dan cukup. Ia tidak memaksa aku kembali betlari, Ia hanya
duduk di sebelahku sampai aku siap berjalan lagi.

“Engkan mendekat ketika aku bersern kepada-Muy; Englan berfirman:
Jangan takut.”
Ratapan 3:57

Doa Penutup

Tuhan, terkadang Engkau terasa jauh, dan kami mencoba
menutup jarak itu dengan berlari ke arah yang salah. Terima kasih
karena Engkau tidak menyeret kami kembali, tetapi mengejar

dengan kasih yang lembut.

Kami tahu Engkau sanggup menyelamatkan, tapi sekalipun
tidak, pengharapan kami tetap Engkau.

Ajarlah  kami berkata seperti Sadrakh, Mesakh, dan
Abednego, seperti Bart Millard yang menyanyi di tengah badai:

“Ewven if You don’t, our hope is You alone.”

Karena di tangan-Mu, bahkan pelarian pun bisa berakhir

dalam pelukan.

Amin.

27



3
Pelarian yang Tak Pernah Usai

Puisi tentang Hilangnya Hadirat Allah

“Ketika mereka mendengar bunyi langkah TUHAN Allah yang berjalan-
Jalan di taman itn pada waktu hari sejufk,
bersembunyilah manusia dan istrinya terhadap TUHAN Allah di antara
pohon-pohon dalam taman.”
Kejadian 3:1-19

Di taman itu, semuanya dulu sederhana.

Angin tidak tergesa.

Langit tidak bersuara keras.

Manusia tidak takut akan suara kaki yang mendekat.

Tuhan datang bukan sebagai guntur,
melainkan sebagai langkah lembut di atas tanah basah.
Suara yang dulu menenangkan,

suara itu kini membuat manusia bersembunyi.

Begitulah dosa bekerja:

bukan sekadar pelanggaran,

melainkan pergeseran suara di hati.

Yang dulu terdengar seperti lagu kasih,

kini terdengar seperti panggilan penghakiman.

28



Di Eden, manusia tidak diusir oleh pedang terlebih dahulu,
melainkan oleh rasa malu.

Mereka menutupi diri bukan karena Allah berubah,

tapi karena mereka mulai melihat diri mereka tanpa kasih

yang menutupi.

Mereka berpakaian dengan daun ara,

dan sejak hari itu, manusia tidak pernah berhenti menjahit
penutup demi penutup

prestasi, pelayanan, relasi, pencapaian, bahkan kesalehan.

Semua itu hanyalah upaya untuk menutupi kenyataan yang paling
purba:

kita kehilangan hadirat Allah.

Aku pun pernah hidup di “taman” itu.
Tempat di mana Tuhan terasa begitu dekat —
hingga suara-Nya terdengar di sela napas.
Tapi lalu aku memilih pohon yang salah:
pohon pengetahuan tanpa keintiman,

pohon pelayanan tanpa kasih,

pohon kesalehan tanpa kejujuran.

Dan tiba-tiba, taman itu jadi sunyi.

Langit tetap biru, tapi rasanya jauh.

Doa tetap naik, tapi seperti membentur daun-daun yang gugur.
Aku tahu Ia ada, tapi aku tak berani menyapa.

29



Di situ aku mengerti —

bahwa kejatuhan bukan hanya tentang makan buah
terlarang,

melainkan tentang kehilangan keberanian untuk menatap
wajah Allah lagi.

Namun bahkan di tengah pengusiran,

ada benang yang tetap tinggal.

Benang anugerah, ditenun di antara duri dan air mata.

Ketika Tuhan membuat pakaian dari kulit binatang bagi manusia,
Ia tidak sedang memanjakan dosa,

melainkan menegaskan kasih yang menutupi rasa malu.

Kasih yang berkata,
“Kamu harus keluar dari taman,

tapi Aku akan keluar bersamamu.”

Dan sejak itu, sejarah manusia menjadi perjalanan panjang
menuju rumah.

Setiap mezbah, setiap kurban, setiap nabi,

adalah gema dari satu kerinduan purba:

agar suara kaki Allah kembali terdengar di antara pepohonan.

Kadang aku membayangkan,
di hari itu nanti, ketika bumi baru dibentuk,
Tuhan akan berjalan lagi di taman,

30



dan kali ini tidak ada yang bersembunyi.

Kita akan mengenal langkah-Nya tanpa takut.

Kita akan menyambut-Nya bukan dengan alasan, tapi dengan air
mata syukur.

Karena kita akhirnya tahu,

bahwa setiap langkah di dunia yang hancur ini,

telah menjadi jalan pulang ke hadirat-Nya.

31



Bagian II

BENANG YANG DIJUMPAI

etelah kehilangan hadirat Allah di taman Eden, perjalanan

iman manusia berubah menjadi pencarian panjang. Kami

pun berjalan di jalur yang sama—membawa luka, rasa
malu, dan kebingungan yang diwarisi sejak Eden. Dalam
keheningan itu, kami sering bertanya: apakah mungkin untuk
kembali merasakan kehadiran Tuhan yang dulu begitu dekat?

Ternyata, di balik semua kehilangan itu, Tuhan tidak
berhenti berjalan. Ia terus mencari, seperti langkah yang
terdengar perlahan di antara pepohonan taman yang sepi. Dan
pada waktu-Nya, Ia menjumpai kami.

Perjumpaan itu tidak selalu terjadi dalam momen
spektakuler. Sering kali tanpa cahaya terang, tanpa mukjizat
besar yang mengguncang hidup kami. Yang ada hanya momen
sederhana—cahaya samar yang menembus tirai hati, suara
lembut yang tidak memaksa, atau tangan yang menyentuh hati

yang nyaris menyerah.

Kami menyebutnya perjumpaan, karena di saat itu kami
sadar: Tuhan ternyata tidak pernah pergi. Ia tidak menghilang; Ia
hanya menunggu sampai kami berhenti berlari. Di titik terendah,
ketika semua tempat berlindung runtuh, Ia datang mendekat.

32



Seperti Yesus yang duduk bersama wanita berdosa dalam
Yohanes 8—tanpa penghakiman, tanpa jarak—Ia menatap
dengan kasih yang membuat hati luluh. Tatapan itu seolah
berkata, “Aku masih di sini.”

Perjumpaan itu tidak selalu langsung memulihkan, tetapi
selalu mengubah arah. Kami mulai melihat pola samar dari
tenunan yang dulu tampak kacau. Ada keindahan di balik luka,
ada makna di balik kehilangan, dan ada penebusan di balik masa
lalu.

Kisah Ester menjadi contoh yang hidup bagi kami. Di
seluruh kitab itu, nama Tuhan tidak disebut satu kali pun, seolah
Ia diam. Namun di balik keheningan itu, tangan-Nya sedang
beketrja—menenun setiap peristiwa untuk menyelamatkan umat-
Nya. Begitulah kasih Allah: Ia tidak selalu terdengar, tapi selalu
hadir.

Begitu pula dalam hidup kami. Setiap luka yang dulu kami
hindari ternyata menjadi benang yang justru memperkuat rajutan
anugerah. Tuhan memakai apa yang rusak untuk membentuk
sesuatu yang baru. Ia tidak selalu datang dengan teriakan badai;
kadang Ia datang dengan bisikan lembut yang hanya terdengar
oleh hati yang patah.

Di bagian ini, kami menulis tentang saat-saat seperti itu—
saat Firman menyentuh luka lama, saat anugerah menjumpai
yang terhilang, dan saat lagu baru mulai terdengar di tengah
tangis.

33



Karena iman tidak tumbuh dari kemenangan, melainkan
dari perjumpaan dengan kasih yang tetap setia meskipun kami
tidak layak.

34



4
Ketika Tak Ada Lagi Tempat
Berlindung

Refleksi dari Yohanes 8:1-11

etiap orang punya tempat persembunyian—ruang kecil di
hati di mana kita merasa aman dari tatapan orang lain. Bagi
sebagian orang, tempat itu adalah kesibukan; bagi yang lain,
prestasi, relasi, atau topeng kesalehan. Tapi pada akhirnya, semua
tempat berlindung itu rapuh. Sampai suatu hari, Tuhan
membiarkan kita berdiri di ruang terbuka—tanpa penjelasan,

tanpa pertahanan—dan di situlah anugerah menjadi nyata.

Aku teringat kisah wanita yang ditangkap dalam perbuatan
zina. Diseret ke hadapan banyak orang, dilempar ke tanah, dan
dijadikan tontonan moral. Ia tidak punya waktu untuk membela
diri. Tidak punya kekuatan untuk lari. Di sekelilingnya, suara
tuduhan lebih keras dati degup jantungnya sendiri. Dan di tengah

keramaian itu, Yesus menunduk dan menulis di tanah.

Kisah itu selalu membuatku berhenti sejenak. Karena di titik
itu, tidak ada yang benar-benar berbicara tentang dosa wanita itu.
Semua orang hanya ingin tahu apa yang akan dilakukan Yesus.
Apakah Ia akan memihak hukum atau kasih? Keadilan atau

pengampunan?

35



Namun Yesus tidak terburu-buru menjawab. Ia menulis—
diam, tenang, seolah sedang menata ulang tempo dunia. Dan saat
la berdiri, kata-katanya begitu sederhana tapi mengubah
segalanya:

“Barangsiapa di antara kamu tidak berdosa, hendaklah ia yang pertama
melemparkan batu.”

Lalu satu per satu mereka pergi. Di tengah lapangan yang
kini sunyi, hanya dua orang yang tersisa: seorang wanita yang malu

dan Tuhan yang penuh kasih.

“Tidak adakah seorang pun yang menghukum engkaur”
tanya-Nya.

“Tidak ada, Tuhan,” jawab wanita itu.

“Aku pun tidak menghukum engkau. Pergilah, dan jangan
berbuat dosa lagi.”

Ketika Keheningan Menjadi Tempat Perjumpaan

Ada bagian dalam kisah itu yang jarang dibahas: keheningan
setelah semua orang pergi. Tidak ada sorak ataupun tangisan,
hanya dua jiwa yang diam di hadapan kasih yang lebih besar dari
rasa malu. Aku membayangkan wajah wanita itu—Ielah, mata
bengkak, napas tersengal. Ia datang sebagai pesakitan, tapi pulang
sebagai orang merdeka. Karena, untuk pertama kalinya dalam
hidupnya, ia tidak lagi dilihat berdasarkan kesalahannya,

melainkan  dipandang dengan kasih yang memulihkan
36



martabatnya. Dan mungkin, dalam banyak hal, kita semua adalah

wanita itu.

Kita hidup di bawah beban ekspektasi orang lain, dihantui
rasa gagal yang tidak pernah selesai, dan kadang menyeret diri
sendiri ke hadapan Allah sambil bertanya:

“Apakah Engkau masih bisa mengasihi aku setelah semua
ini?”

Namun, Yesus selalu menatap dengan cara yang sama: tidak
menyangkal dosa, tapi juga tidak menghapus kasih. Ia melihat
seluruh  kebenaran tentang kita—yang tampak dan yang
tersembunyi—dan  tetap  berkata, “Aku  pun  tidak

menghukummu.”

Kasih yang Tidak Memihak Tapi Memulihkan

Dalam dunia yang serba cepat menilai, Yesus mungkin terasa
lambat. Ia tidak bereaksi, tidak tergesa, dan tidak pernah menatap
dengan kebencian. la tahu bahwa manusia butuh ruang untuk
memahami bahwa kasih yang sejati tidak memihak pada dosa, tapi

memihak pada jiwa yang ingin pulang kepada Sumber yang sejati.

Itu sebabnya Yesus tidak berkata, “Kamu tidak bersalah,”
melainkan, “Pergilah, dan jangan berbuat dosa lagi.” Kalimat
itu bukan syarat, tapi arah baru. Kasih tidak berhenti di

pengampunan, tetapi berlanjut menjadi penuntun.

37



Aku sering merasa seperti wanita itu—berlutut di tanah
kesalahanku sendiri, berharap Tuhan menyingkirkan batu, bukan
dengan mukjizat, melainkan dengan tatapan yang mengembalikan
harga diriku. Dan di titik itulah aku tahu: ketika tidak ada lagi

tempat untuk bersembunyi, justru di situlah Tuhan menemuiku.

Benang Anugerah yang Menenun Ulang Rasa Malu

Di tengah rasa bersalah yang berat, Tuhan tidak datang
dengan penghakiman, melainkan dengan kelembutan yang
menenangkan. Ia tidak menghapus masa lalu, tapi Ia menenunnya
menjadi bagian dari karya kasih yang lebih besar. Ibarat tangan
yang sabar mengurai benang kusut, la menyentuh luka kita bukan
untuk mengingatkan rasa sakitnya, melainkan untuk menjahitnya

menjadi indah.

Melalui perenungan ini, kita belajar bahwa rahmat Tuhan
tidak menunggu keadaan membaik. Ia justru bekerja paling nyata
ketika semua pertahanan jatuh. Ia menenun ulang yang rusak, dan
di tangan-Nya, bahkan rasa malu pun menjadi bahan bagi kasih
yang lebih dalam.

Ketika Anugerah Menyapa Tanpa Kata

Perjumpaan dengan Tuhan jarang datang melalui guntur
atau cahaya besar. la sering datang lewat kesadaran yang tiba-tiba:
Ketika hati yang keras mulai lembut, ketika air mata yang lama

38



tertahan akhirnya jatuh, ketika kita sadar bahwa meskipun kita
tidak layak, kita tetap dicintai sepenuhnya. Di situlah keheningan
berubah menjadi perjumpaan. Dan dari sana, langkah kecil

menuju pemulihan pun dimulai.

Kelegaan sejati hadir bukan karena kita berbasil
menjelaskan diri, tetapi karena Lnban sudab lebih
duln berkata: “Aku masib di sini.”

39



5
Ia yang Menenun Luka Menjadi
Anugerah

Allah yang Bekerja dalam Keheningan

“Sebab sekalipnn engkan pada saat ini berdiam diri, namun bagi orang
Yahudi akan timbul juga pertolongan dan kelepasan dari pibak lain, dan
engkan dan kaum kelnargamn akan binasa. Siapa tabu, nungkin justru

untuk saat seperti ini engkan beroleh kedudnkan sebagai ratn.”
Ester 4:14

Ada bagian dalam sejarah di mana Tuhan seolah memilih
untuk tidak berbicara. Tidak ada nabi yang bernubuat, tidak ada
suara dari langit, tidak ada mukjizat yang tercatat. Hanya
manusia yang berjalan, memilih, merasakan takut, dan
mengambil keputusan dalam kabut yang tebal. Kitab Ester
ditulis di masa seperti itu—masa di mana langit terasa tertutup,
dan doa tidak mendapat gema.

Namun di dalam keheningan itu, ada tangan yang tetap
bekerja. Tangan yang menenun tanpa suara, mengarahkan
langkah tanpa paksaan, dan menulis kisah penebusan dengan
tinta yang tak kasatmata.

40



Kisah di Balik Nama yang Tidak Disebut

Kitab Ester adalah satu-satunya kitab dalam Alkitab yang
tidak pernah menyebut nama Allah. Bagi sebagian orang, itu
ganjil—bagaimana mungkin ada kisah iman tanpa penyebutan
Sang Sumber iman itu sendiri? Namun, justru di sanalah

rahasianya: diamnya Allah tidak berarti absennya Allah.

Bangsa Yahudi pada masa itu hidup sebagai orang buangan
di bawah kekuasaan Persia. Mereka tidak lagi punya tanah air,
tidak punya bait suci, dan tidak punya kebebasan untuk
menyembah kepada Allah mereka. Semua yang mereka miliki
hanyalah kenangan tentang janji dan pertanyaan besar: Apakah
Tuhan masih mengingat umat-Nya?

Di tengah sejarah yang tampak dikendalikan oleh
kekuasaan manusia—seorang raja lalim bernama Ahasyweros,
seorang pejabat licik bernama Haman, dan seorang pemuda
saleh bernama Mordekhai—muncullah sosok perempuan muda
bernama Hadassah, yang lebih dikenal dengan nama Persianya:
Ester.

Namanya berarti bintang.

Dan seperti bintang, ia bersinar paling terang di malam
yang paling gelap.

41



Kehidupan yang Tidak Direncanakan, Tapi Dipakai

Ester tidak pernah bercita-cita menjadi ratu. Ia hanyalah
seorang gadis yatim piatu yang dibesarkan pamannya. Namun
hidup sering membawa kita ke tempat yang tidak kita pilih.
Ester dibawa ke istana, ke dunia penuh intrik, di mana

identitasnya harus disembunyikan.

Bayangkan bagaimana Ia tidak lagi bebas menjadi dirinya
sendiri. Dan justru di tempat tersembunyi itu, Tuhan mulai
menenun sesuatu yang jauh lebih besar. Ketika Haman
merancang pemusnahan bangsa Yahudi, Mordekhai mengirim
pesan kepada Ester:

“Siapa tabn, mungkin justrn untuk saat seperti ini englan beroleh
kedudnkan sebagai ratn?”
Ester 4:14

Kalimat itu sering dikutip, tapi mungkin hanya bisa benar-
benar dipahami oleh orang yang pernah merasa tidak siap untuk
panggilan yang datang terlalu cepat. Mereka yang tiba-tiba harus
mengemban suatu tugas yang tidak pernah mereka bayangkan
sebelumnya. Mereka yang, dengan penetapan ilahi, dipercaya

bagaikan air penyejuk di dahaga padang gurun.

Ester bukan pahlawan dalam pengertian klasik. Ia takut. Ia
ragu. Sebesar apa pun kedudukan dia sebagai Ratu, dia tetap
seorang wanita di dunia patriarki. Ia tahu bahwa menghadap raja
tanpa izin bisa berakhir dengan kematian. Akan tetapi, di tengah
rasa takut itu, ia berkata:

42



“Ralan akn harus binasa, biarlah aku binasa.”
Ester 4:16

Bukan kalimat heroik, tapi kalimat iman. Iman yang bukan
berakar pada keyakinan bahwa segalanya akan baik-baik saja,
melainkan pada keyakinan bahwa ketaatan itu sendiri adalah
bagian dari kasih Allah. Iman yang tidak menonjolkan
kepercayaan pada diri sendiri, melainkan memberikan panggung
termegah kepada Dia yang tidak disebut namanya di sepanjang
kitab ini.

Allah yang Menyembunyikan Diri untuk Bekerja
Lebih Dalam

Kisah Ester memperlihatkan cara Allah bekerja yang sering
kali tidak kita sadari: melalui keputusan manusia, kebetulan yang
tidak disengaja, dan waktu yang tampaknya tidak tepat.
Semuanya tampak biasa—sampai kita menyadari bahwa tidak
ada yang benar-benar kebetulan dalam tangan Tuhan.

Mungkin, kita pun pernah mengalaminya. Kita tidak
mengerti mengapa hal ini atau itu terjadi dalam hidup kita.
“Mengapa aku dipercaya untuk memegang jabatan ini di masa-
masa yang pelik ini?” “Mengapa keluargaku masuk ke dalam fase
ini?” Atau, “mengapa saya harus mengalami musibah ini?” Kita
merasa semua yang terjadi ini tidak cocok dengan rencana Allah
yang kita kenal. Akan tetapi, Sang Penenun hidup kita tidak

pernah salah menarik benang.

43



Perhatikanlah kitab Ester secara keseluruhan. Haman
kebetulan lewat ketika Mordekhai tidak bersujud. Raja
kebetulan tidak bisa tidur pada malam sebelum eksekusi.
Catatan tentang jasa Mordekhai kebetulan dibacakan pada
waktu itu juga. Dan Ester kebetulan berani tepat ketika
semuanya di ambang kehancuran. Akan tetapi dalam iman kita
tahu: tidak ada kebetulan di bawah langit. Yang kita sebut
kebetulan hanyalah cara Allah tetap menjaga rahasia-Nya
dari mereka yang belum siap mengerti.

Allab yang diam dalam kitab Ester adalah Allah

yang bekerja di balik layar, menyusun benang demi

benang dari sisi yang tidak terlibat kainnya. Dan
ketika kita membalikkan tenunan itn di akhir

kisah, kita akan menemnkan pola yang sempurna.

Ketika Luka Menjadi Benang yang Ditenun Kembali

Jika hanya ada satu hal yang kita petik dari Ester, itu adalah
ini: Allah tidak perlu menghapus luka untuk menenun anugerah.
Ia memakai luka itu sebagai bagian dari pola yang indah. Bangsa
yang hampir musnah justru diselamatkan. Perempuan yang dulu
takut menjadi alat keberanian. Kisah yang penuh intrik berakhir
dengan sukacita.

44



Tuhan tidak mengubah sejarah dengan kilat atau guntur,
tetapi dengan keberanian satu jiwa yang berkata “ya” di tengah
ketakutan. Dan di setiap “ya” yang kecil itu, kasih Allah
menjalar—seperti benang halus yang menjahit kembali yang
koyak.

Anugerah yang Tidak Terlihat, Tapi Nyata

Hidup tidak selalu memberi tanda kehadiran Tuhan secara
jelas. Kadang kita berjalan bertahun-tahun tanpa jawaban, tanpa
suara, tanpa mukjizat. Akan tetapi, iman mengajarkan kita untuk
mempercayai pola anugerah-Nya, bukan hanya ketika tangan-
Nya terlihat jelas.

Ketika kita menoleh ke belakang, barulah kita melihat
bagaimana benang itu menjalar, menghubungkan, dan
memulihkan. Seperti Ester, kita pun sering tidak tahu bahwa di
tengah diamnya Tuhan, Ia sedang menenun sesuatu yang lebih
besar dari pemahaman kita. Dan ketika saatnya tiba, pola itu
akan terlihat—bukan sebagai hasil perjuangan kita, tetapi sebagai
karya lembut dari kasih-Nya yang tak pernah berhenti menenun.

“Ta membunat segala sesnatu indah pada waktunya.”

Pengkhotbah 3:11

45



6
Firman yang Menyentuh Luka®

Ketika Firman Tuhan Menjadi Obat, Bukan Sekadar Ajaran

“Ta mengirimbkan firman-INya dan menyembubkan mereka, serta melepaskan
mereka dari liang kubur.”
Mazmur 107:20

ari-hari itu terasa seperti musim panjang tanpa
jeda. Aku melayani di gereja—mempersiapkan
khotbah, mendampingi
jemaat, mengajar kelas katekisasi, menyusun tema ibadah.
Semuanya baik, bahkan kudus. Tapi entah sejak kapan, hatiku
mulai kehilangan daya rasa. Yang dulu menyala kini seperti api
kecil yang bertahan di antara angin tugas dan jadwal pelayanan.

Elsha, pada saat itu, sedang ditempatkan di Rumah Misi di
Purwokerto. Pelayanannya penuh kasih dan dedikasi, tapi juga
tidak ringan. Ia harus menghadapi dinamika baru—anak-anak
misi, jadwal padat, tekanan spiritual yang tidak bisa dijelaskan

hanya dengan kata “capek.”

¢Catatan teologis penulis:

Bab ini menunjukkan bahwa Firman Allah tidak hanya mengajar umat-Nya, tapi juga
menyembuhkan mereka di tengah ketaatan yang melelahkan.

Penyembuhan rohani sering bukan hasil jeda total dari pelayanan, melainkan hasil dari
bethenti berlari secara rohani dan membiarkan Allah berbicara di tengah ritme yang

masih berjalan.

46



Kami berdua hidup untuk melayani, tapi perlahan mulai
kehilangan napas di tengahnya. Kadang aku merasa seperti
berjalan di tengah kebun anggur Tuhan, tetapi lupa mencicipi
buahnya sendiri. Kami tahu tentang kasih, tapi lupa bagaimana
rasanya dikasihi.

Firman yang Terasa Jauh di Tengah Pelayanan

Lucunya, di masa paling sibuk dalam melayani Tuhan,
justru Firman-Nya terasa paling jauh. Aku masih membuka
Alkitab, masih menulis renungan, bahkan masih mengajar ayat-
ayat yang sama—tapi seperti menggengeam air: jernih di tangan
orang lain, namun tak tinggal di tanganku sendiri. Pernah

terbesit di satu malam saat kami sedang sangat bergumul:

“Ternyata pelayanan bisa membuat kita
kehilangan Tuban, kalan kita tidak berhenti

sejenak untuk mendengarkan Dia.”

Kalimat itu menampar, tapi juga menghibur. Karena
mungkin, di balik semua kesibukan kami, Tuhan sedang
memanggil—bukan untuk bekerja lebih keras, tapi untuk
kembali duduk di depan kaki-Nya.

47



Ketika Firman Menemukan Celah di Hati yang Retak

Aku masih ingat sore itu, di ruang gereja yang sudah sepi
setelah latihan musik. Ada Alkitab yang terbuka di atas mimbar

— entah siapa yang meninggalkannya.
Mataku jatuh pada satu kalimat dari Mazmur 107:

“Ia mengirimkan firman-Nya dan menyembuhkan

mereka.”

Aku tidak sedang mencari ayat penghiburan waktu itu, tapi
justru ayat itu yang menemukan aku. Kalimatnya sederhana, tapi
mengguncang — seperti tangan lembut yang menyentuh luka

yang belum kuberi nama.

Aku sadar: aku terlalu lama memperlakukan Firman seperti
bahan kerja. Padahal Firman bukan bahan untuk dipakai, tapi
Pribadi untuk didengarkan. Dan ketika aku mulai berhenti
berusaha memaknai, tiba-tiba Firman itu menyatakan maknanya
bagi hatiku.

Firman yang Membuka, Bukan Sekadar Mengajar

Ibrani 4:12 berkata, “Firman Allah hidup dan kuat, lebih
tajam dari pedang bermata dua.” Selama ini aku hanya
memahami itu sebagai ayat tentang kuasa Firman. Namun, di
masa kelelahan itu, aku tahu: pedang itu tidak hanya memotong
dosa, tapi juga membuka luka yang tersembunyi agar bisa
disembuhkan. Robert Chad Harrington dalam artikel blognya

48



menulis, “And when it cuts that deep—and enters the depths of
our hearts—it has the capacity to judge not just our thoughts
but also our very motives, attitudes, and intentions.””’

Firman itu tidak lagi datang sebagai instruksi, tetapi sebagai
sapaan lembut yang berkata, “Aku tahu kamu lelah,” sekaligus
meregangkan kembali otot-otot hati yang telah lama terkulai
tidak berdaya. Terkadang sakit, memang. Akan tetapi firman itu
juga menjadikan kita utuh. Firman itu membuat kita merasa

cukup.

“Kadang Tuban menyembubkan bukan dengan
membuat kita kuat, tapi dengan pertama-tama
membnat kita belajar merengkub kerapuban dan

berhenti berpura-pura kuat.”

Dan benar—keheningan yang dulu terasa menggelisahkan
perlahan berubah menjadi tempat perjumpaan. Saat kami
mengambil waktu untuk berdoa dan melambatkan ritme, kami
tidak sedang berhenti melayani, kami hanya belajar bahwa
pelayanan sejati tidak dimulai di atas panggung, tapi dari dalam
luka yang diizinkan disentuh Firman.

"https:/ /robertchadhartington.com/blog/hebrews-4-12/
49



Firman yang Kembali Merapuh

Aku teringat perkataan Yohanes: “Firman itu telah menjadi
manusia dan diam di antara kita.” Firman itu bukan hanya
pernah merapuhkan diri-Nya menjadi manusia dua ribu tahun
lalu. Ia terus menjadi manusia setiap kali Ia menjumpai kita di

dalam kelemahan kita.

Di waktu sekarang pun, Firman itu tidak berhenti
merengkuh umat-Nya. Firman itu sering kali mewujud bukan di
dalam bahasa teologis yang tinggi, tetapi dengan bahasa yang
paling dekat dengan isi kalbu. Firman itu menjadi “daging” lagi,
merapuh kembali di ruang kerja yang sunyi, di perjalanan pulang
yang melelahkan, di panggilan video dua hati yang sama-sama

penat tapi masih belajar bersyukur.

Itulah keajaiban kasih Tuhan: Ia tidak berbicara dari atas
menara, tapi dari tempat yang sama rendahnya dengan kita.
Firman itu hadir, berjalan bersama, dan diam di antara yang
remuk. Dan dari sanalah kekuatan baru lahir — bukan dari

motivasi, tapi dari kehadiran.

Benang yang Menyambung Antara Luka dan Iman

Hari-hari berikutnya tidak langsung menjadi mudah. Luka
tidak langsung sembuh, tugas tidak langsung berkurang, dan
tubuh masih lelah. Tapi Firman mulai menenun benang di

50



antara semuanya. Antara lelah dan percaya, antara diam dan taat,
antara manusia dan Allah. Kami mulai melihat bahwa
penyembuhan tidak selalu berarti beristirahat dari pelayanan,
tetapi belajar melayani dengan hati yang terus disembuhkan
setiap hari. Firman menjadi seperti udara yang kembali bisa kami
hirup. Tidak selalu terasa, tapi nyata menjaga kami tetap hidup.

Penulis Mazmur 107 mengatakan, “la mengirimkan firman-
Nya dan menyembuhkan mereka.” Demikianlah yang terjadi di
dalam perjalanan hidup kita di antara benang anugerah-Nya.
Firman itu datang lagi—tidak dengan suara keras, tapi dengan
kehadiran yang lembut. Di tengah kesibukan yang melelahkan,
Ia berkata cukup dengan satu kalimat:

“Aku masih di sini.”

51



7

Yesus Menemukanku
Sebuah Lagu

“Aku datang untuk mencari dan menyelamatkan yang bilang.”
Lukas 19:10

1 penghujung jilid 1 ini, rasanya tepat untuk kami
D membagikan sebuah lagu yang pernah kami buat
di awal tahun 2025. Lagu ini lahir bukan dari
ruang studio, melainkan dari ruang pergumulan. Saat itu kami
tidak sedang mencari melodi yang indah, kami hanya berusaha

jujur—mencoba menulis sesuatu yang benar-benar kami

rasakan.

Aku masih ingat malam ketika bait pertama mulai
terbentuk. Di layar laptopku hanya ada kalimat sederhana:
“Dulu ku hilang dalam gelap.”

Tidak ada metafora rumit, tidak ada upaya menjadi puitis.
Hanya sebuah pengakuan yang keluar dari hati yang mulai sadar
bahwa seluruh perjalanan iman ini pada dasarnya adalah kisah
tentang ditemukan. Malam itu, Elsha sedang di Purwokerto,
melayani di Rumah Misi. Aku di Jakarta, tenggelam dalam
tumpukan pekerjaan pelayanan yang tidak pernah selesai. Kami
berdua sama-sama lelah—secara jasmani, dan lebih dalam lagi,
secara rohani. Dalam kelelahan itu, ada satu kesadaran yang

pelan-pelan muncul:
52



bahwa kadang Tuhan tidak menunggu kita kuat untuk
menolong, Ia justru datang ketika kita sudah berhenti
mengandalkan diri sendiri.

Ditemukan di Tengah Kekalahan

Di tengah malam itu, ada baris di lagu ini yang paling sulit
ditulis: “Yesus, Kau temukanku saat duniaku menyerah.”
Kalimat itu sederhana, tapi waktu itu terasa seperti doa yang
keluar dari reruntuhan. Kami menulisnya sambil gentar—bukan
karena takut, tapi karena merasa benar-benar dipeluk oleh
kebenaran itu. Ternyata tidak apa-apa untuk menyerah, selama

yang kita lakukan adalah menyerah kepada kasih-Nya.

Sering kali kita berpikir bahwa Yesus hanya menunggu di
ujung kemenangan. Padahal Ia justru berdiri di tengah kekalahan
— di tempat kita berhenti berusaha menyelamatkan diri sendiri.
Ia tidak datang dengan syarat, Ia datang dengan tangan yang

menuntun keluar dari kegelapan.
“Kau angkatku dari debu, membawa hidup yang baru.”

Ttu bukan sekadar lirik. Itu kesaksian. Karena di titik
terendah hidup, kami benar-benar merasakan bagaimana kasih
Kristus tidak sekadar menghibur, tapi memulihkan. Ia tidak

hanya memeluk luka, Ia menulis ulang kisahnya.

53



Kasih yang Menemukan, Bukan Ditemukan

Ada paradoks yang indah dalam lagu ini: kita menyebutnya
Yesus Menemukanku, tapi kenyataannya, Dia sejak awal sudah
menemukan kita. Kita tidak menemukan Tuhan dengan
ketekunan, kita ditemukan oleh-Nya dalam kelemahan. Dan
karena itu, keselamatan dan kelegaan yang kita alami sekarang

tidak pernah bisa dibanggakan, hanya bisa disyukuri.
Aku teringat kata-kata seorang teolog: “Kasih Allah tidak

menunggu kita kembali, kasih itu sendiri yang menjemput kita
pulang.” Begitulah kami menulis lagu ini — bukan untuk orang
yang sudah “baik-baik saja,” melainkan untuk mereka yang
sedang berjuang, yang merasa kehilangan arah, yang mungkin
melayani Tuhan tetapi tidak lagi tahu bagaimana merasakan
kasih-Nya.

Ketika Lagu Menjadi Doa

Beberapa minggu setelah lagu itu selesai, kami
menyanyikannya pertama kali di ruang kecil di gereja. Tidak ada
pencahayaan panggung, tidak ada aransemen megah. Hanya
gitar, piano, dan beberapa suara yang gemetar karena haru. Saat
bagian refrain dinyanyikan, aku melihat jemaat menunduk—

beberapa meneteskan air mata.

Dan aku tahu, mereka tidak sedang mendengarkan lagu,
mereka sedang didengarkan oleh Tuhan.

54



“Kini ku tak senditi, ada kasih yang abadi...”

Kalimat itu menjadi semacam benang pengikat. Dari Eden
yang hilang, dari keheningan yang menakutkan, dari luka dan
kelelahan, kami tiba di titik ini — bukan karena menemukan
jawaban, tetapi karena ditemukan oleh kasih yang tidak pernah
berhenti menenun.

Ketika Hidup Menjadi Lagu Itu Sendiri

Setelah lagu ini selesai, aku sadar satu hal: kami tidak
menulis lagu ini untuk Yesus—Yesuslah yang menulis lagu ini
lewat hidup kami. Setiap baitnya adalah jejak kasih-Nya, setiap
nada adalah bukti kesetiaan yang tak tergoyahkan. Dan mungkin
itu makna terdalam dari “benang anugerah”: bukan kita yang
menenun, tapi Tuhan yang dengan sabar merajut setiap bagian
hidup, hingga suatu hari nanti seluruh hidup kita akan menjadi
lagu pujian yang utuh.

)

“Hidnp kembali. .. dalam kasib-Mu. . . selamanya.’

Yesus Menemukanku

1

Dulu ku hilang dalam gelap

Tanpa arah, penuh beban berat
55



Hati rapubh, jiwa tersesat
Hingga Kau panggil namaku

Pre-Chorus

Seperti fajar di malam kelam
Cahaya-Mu menyentuh hatiku
Kau angkatku dari debu
Membawa hidup yang baru

Reff

Yesus, Kau temukanku
Saat duniaku menyerah
Kau hapus air mataku

Kau pulihkan c'rita hidupku

Kini ku tak sendiri

Ada kasih yang abadi Yesus,
Kau angkat jiwaku

Dan ku hidup kembali

2

Dulu ku ragu, hampa dan letth
Dunia menutup semua jalan
Namun suara-Mu di dalam hati
Memanggilku untuk kembali

Reff
Yesus, Kau temukanku
Saat duniaku menyerah

56



Kau hapus air mataku
Kau pulihkan c'rita hidupku

Kini ku tak sendiri

Ada kasih yang abadi Yesus,
Kau angkat jiwaku

Dan ku hidup kembali

Ohhh...
Kau setia selamanya
Takkan terganti

(Kembali ke Reff)

Ending
Hidup kembali...
Dalam kasih-Mu...

Selamanya...

57



Refleksi Penutup Jilid I - Benang
yang Dijumpai

etelah sekian waktu menulis, kami baru menyadari
bahwa perjalanan iman ini belum berakhir.
Perjumpaan dengan anugerah bukan titik akhir,

melainkan awal dari sesuatu yang baru.

Ada rasa lega karena telah ditemukan, namun juga kesadaran
baru: hidup setelah dijumpai pun tetap penuh proses penuh
penantian, rasa sakit, dan penuh penyembuhan. Di sinilah kami
berhenti sejenak. Bukan untuk menyimpulkan, tetapi untuk
bernapas. Karena setiap tenunan yang indah pun memerlukan

jeda sebelum dilanjutkan.

Kami tahu, masih ada benang-benang yang belum selesai
dijahit. Masih ada pola yang belum tampak jelas. Namun kami
percaya: tangan Sang Penenun masih bekerja, dan di setiap simpul
yang belum terurai, kasih-Nya tetap menahan segalanya agar tidak

tetlepas.

Mungkin Anda juga ada di titik ini—baru saja dijumpai oleh
anugerah, tapi belum tahu akan dibawa ke mana selanjutnya.
Biarlah Anda berhenti sejenak di sini bersama kami,
memandang tenunan yang sedang dikerjakan-Nya dengan penuh
syukur. Karena setelah jeda ini, benang itu akan terus bergerak.

58



Bukan lagi benang yang hanya dijumpai, tetapi benang yang
mulai terlihat — dan kelak akan mengikat selamanya.

“Ta yang memmnlai pekerjaan yang baik di antara kamn akan meneruskannya
samipai akhirnya selesai pada hari Kristus Yesus.”

Filipi 1:6

— Yohanes & Elsha

59



Hidup jarang berjalan lurus.

Ada masa ketika iman terasa lelah, doa tidak lagi hangat, dan Tuhan
seolah diam. Namun di balik settap kegagalan, kehilangan, dan
penantian, ada benang-benang halus yang sedang bekerja—menjahit luka
lama, menenun perjalanan yang baru.

Threads of Grace: Dari Kekusutan ... menuju Perjumpaan dengan Allah
adalah refleksi perjalanan kami menemukan kembali tangan Tuhan di
tengah kekusutan hidup. Dari pagi-pagi penuh kelelahan di seminari,
pergumulan rohani yang senyap, hingga momen sederhana di mana kasih
Allah menjumpai kami tanpa suara.

Buku ini bukan tentang kesempurnaan, melainkan tentang Allah yang
hadir di tengah keterbatasan manusia. Tentang anugerah yang tetap
menenun meski benang hidup kita rapuh.

Kiranya setiap halaman menolong Anda berhenti sejenak, menatap ulang
perjalanan Anda sendiri, dan menyadari bahwa benang kasih-Nya pun
sedang menjumpai Anda hari ini.

“The thread may be unseen,
but the Weaver is never absent.”’

Jilid 1—Dari Kekusutan menuju Perjumpaan dengan Allah
Perjalanan dari kekusutan menuju perjumpaan dengan Sang Penenun.

Jilid 2—Dari ritme hidup menuju damai yang mendarah daging.
(Segera menyusul)



